第六课 3:9-4:18 保罗的滿足,代求和信徒生活上的劝勉

3:9-10 "v9 我們在神面前,因著你們甚是喜樂,為這一切喜樂,可用何等的感謝為你們報答報答神呢! v10 我們畫夜切切地祈求,要見你們的面,補滿你們信心的不足." v9 从人的角度看帖撒羅尼迦信徒做得好,本是保罗的功劳. 但保罗认为是神在信徒身止显示出祂的大能和恩典,因此他问"用何等的感謝為你們報答神呢?" v10 補滿: katartizo 这詞原来是補网在新约用作正面性的象征,而非負面的责备,有補習裝备信徒之意. "你們信心的不足": husterema 或短缺 shortcoming,保罗认为帖撒羅尼迦信徒虽好却仍不足,作为牧者保罗为此要建立他们,要见他们.

- 3:11-13 (1) v11 願神我們的父和我們的主耶穌,一直引領我們到你們那裡去!
  - (2) v12 又願主叫你們彼此相愛的心並愛眾人的心,都能增長,充足,如同我們愛你們一樣,(3) v13 好使你們當我們主耶穌同他眾聖徒來的時候,在我們父神面前心裡堅固,成為聖潔,無可責備!"
  - (1) 祈求的对象是我們的父和我們的主耶穌,但动词引發卻是单數的,在新约最明显址把父与主耶穌看作一体(Father and Son oneness),引领(原文 clear the way) 指除去一切来自撒但的欄阻.
  - (2) 保罗第二个祈求是为帖撒羅尼迦信徒的灵命,特别是他们的愛心 (agape 参 1:3, 4:9-10 phileo,这似乎是帖撒羅尼迦教会当前的最大需要). 在愛心上保罗求两方面 (a) 在弟兄姐妹间, (b) 在教会之外的社会众人. 这里的愛是来自神的 恩赐 (gift of God: 按:这里的 agape 与 phileo 互用,参约 19:26/20:2;
  - 14:23/16:27, 不一定单指神的愛, 因为它也用在愛弟兄姐妹和众人), 用这种 愛去爱弟兄和众人. "如同我們愛你們一樣": 保罗先自己建立榜样. 身体力 行的教导不是口讲而已.
  - (3) v13 持守到底到末日见主面在父面前(a) 心裡堅固,(b) 成為聖潔無可責備.(a) 心是指整个人的内在世界:思想,感情,意志.一个人站立在愛的坚固根基上,整个人就稳妥. 耶稣基督也说最大的诫命,是尽心尽性尽力(全人)爱你的神並且,爱人如己,其余也相仿.(太 22:36-40,可 12:28-34,路 10:27)(b) 成為聖潔:分别为圣(set apart),不是指成圣须用功夫.(b)"當我們主耶穌同他

眾聖徒(原文指 the holy ones)來(parousia)的時候": 眾聖徒指主再来时所有与主同臨的信徒(包括已睡的和活着被提的信徒?),也包括天使. 保罗为帖撒羅尼迦信徒祈求神保守他们的灵命持守到底,被主耶穌分别为圣. 直到主再来(parousia)见主面在父面前 emprosthen suxpoortnex(审判台前时)無可責備.

## 第四章

## V. 信徒生活上的劝勉(4:1-12)

4:1-2 "v1 弟兄們,我還有話說:我們靠著主耶穌求你們,勸你們,v2 你們既然 受了我們的教訓,知道該怎樣行可以討神的喜悅,就要照你們現在所行的更加 勉勵. 你們原曉得我們憑主耶穌傳給你們什麼命令."

简单意译:我们已把主耶穌所传的命令教训你们,你们是曉得的,既受了这些教训,你们现在已如此行,要更加勉励,以讨神喜悦.

v1 "我還有話說" (Loipon oun, 英绎 Finally) 可能是連接上文的过度词. 更教训好的解释:主要的论点己说完,还有些话,不是那么重要,现在就说出来. "該怎樣行" (how you must live). 对信徒而言如何讨神喜悦不是可有可无的,所以这话是命令性质(imperative).

v2 "你們既然受了我們的教訓,知道該怎樣行." 这些命令教训都不是出于我保罗而是出自主耶穌的. (v1 "我們靠著主耶穌求你們,勸你們, v2···. 更加勉勵")保罗不靠自己,而是靠著主耶穌,吩咐帖撒羅尼迦信徒,"要照你們現在所行的更加勉勵." *更加*有 overflow more and more 的意思. 行这些教训可以討神喜悦, 这是最终的目的. 留意*曉得*教训与行教训的分别,*曉得*教训是不足的,必须要活出教训,才可讨神喜悦.

0. 主耶穌传给我们最大的命令是什么?

耶稣基督说最大的诫命, 是尽心尽性尽力(全人)爱你的神, 並且爱人如己, 其余也相仿. (太 22:36-40, 可 12:28-34, 路 10:27)

4:3-8 "v3 神的旨意就是要你們成為聖潔,遠避淫行; v4 要你們各人曉得怎樣用 聖潔,尊貴守著自己的身體. v5 不放縱私慾的邪情,像那不認識神的外邦人. v6 不要一個人在這事上越分,欺負他的弟兄; 因為這一類的事,主必報應,正 如我預先對你們說過,又切切囑咐你們的. v7 神召我們,本不是要我們沾染污 穢, 乃是要我們成為聖潔. v8 所以那棄絕的,不是棄絕人,乃是棄絕那賜聖靈 給你們的神."

性道德上的圣洁:在保罗时代的罗马帝国社会(包括帖撒羅尼迦人),看性滥交行为为正常生活的一部分,而不是罪恶.(今日现代社会也离此不远,当婚外情不是怎么的一回事).但基督徒在性方面是奂然不同,信徒有严格的规范,要分别为圣.

v3,4,5 "成為聖潔,遠避淫行", "用聖潔,尊貴守著自己的身體", "不 放縱私慾的邪情", "像那不認識神的外邦人".

v3 正面: "神的旨意"(a)成為聖潔:分别为圣,(b)用聖潔,尊貴守著自己的身體.负面:不与世俗看齐:(a)不放縱私慾的邪情,(b)不像那不認識神的外邦人.

保罗强调这是神的旨意:在主里成为新人旧的一套要换成新合乎主用.(林后5:17, 提後2:21)

v4 保罗特别用"尊貴"(honor)的名词来强调性的不洁会带来羞慚(dishonor and shame). "身體(*skeuos*)原文是器皿之意,在此应指男女也要如此守着,因为保罗是写信给包括弟兄和姐妹的全教會.

v5(a) 私慾(pathos: lust, passion, violent feeling, 冲动)在这里指的不是无邪无知的慾望,而是指不正常的慾念(unnatural lust): 邪情 (epithymia: desire for what is forbidden).

- v5(b) "不認識神的*外邦人*"不单是指非犹太人族裔而是指教会以外不信主的人,他们抗拒福音(罗1:18-32),当时不信主的罗马人普遍都是放縱私慾行性 滥交的作为.
- v6(a) "不要一個人在*這事上*越分", *這事上*(单數)说明是指上述性滥交同一事, (虽然也有解经家认为保罗在轉移话题, 说到商务事宜 business

matters,但后者用词应该是众數). 姑勿论是商业上或性行为上都涉及別人,所以保罗说"不要···欺負他的*弟兄*",*弟兄*不一定是指主內弟兄,也可能是指另一个人(fellow man).

守聖洁三位一體的理由:

v6(b) "因為這一類的事,主必報應."神的報應: (1) 主将来审判,也包括现在的报应(罗1:24,26,28),"正如我預先對你們說過,又切切囑咐你們的." v7(2)"神召我們,本不是要我們沾染污穢,乃是要我們成為聖潔."神已經召我們守聖洁,參 v3,4,"神的旨意就是要你們成為聖潔,遠避淫行;要你們各人曉得怎樣用聖潔,尊貴守著自己的身體."保罗用神的呼召的角度看上述"污穢""聖潔"的行为. 原文有"for"这词,把这句与上文連在一起. 保罗特别敏感,注重人的行为是基于神的呼召,信徒的行为是出于神的主动. 不是出于人的主动.

v8 "所以那棄絕的,不是棄絕人,乃是棄絕那賜聖靈給你們的神." *棄絕* (atheteo, reject, to treat as null or void) 指輕看这回事 take it lightly as if it does not matter, 不把性恶行当作一回事, 是輕看圣灵,

(3) *聖靈*是神不断地赐給你們的,換言之,是得罪*現在*不断与我们同在的圣灵.

帖前 4:9-10 "v9 論到弟兄們相愛,不用人寫信給你們,因為你們自己蒙了神的 教訓,叫你們彼此相愛. v10 你們向馬其頓全地的眾弟兄固然是這樣行,但我 勸弟兄們要更加勉勵."

v9 弟兄們相愛(philadelphia)..彼此相愛(agape)"(按:这里的 agape 与 phileo 互用,参约 19:26/20:2; 14:23/16:27, 不一定单指神的愛, 因为它也 用在愛弟兄姐妹和众人). 保罗在此说帖撒羅尼迦人已蒙这方面的教导, 向 v10 "馬其頓全地的眾弟兄"已如此行, (馬其頓眾教会包括: 帖撒羅尼迦, 腓立比, 比利亚, 还有保罗去传过道之地如暗非波里, 和 Pella 等等).

\*爱一般人:来 13:1-2,"你們務要常存弟兄相愛的心.不可忘記用愛心接待客旅,因為曾有接待客旅的,不知不覺就接待了天使."

\*弟兄們相愛:约13:34,"我賜給你們一條新命令,乃是叫你們彼此相愛,我怎樣愛你們,你們也要怎樣相愛."约15:12,17.

- 4:11 "要立志做安靜人,辦自己的事,親手做工,正如我們從前所吩咐你們的."
  - (1) "立志···辨自己的事": 立志原文有尽心尽全力去办事(ambitious, striving eagerly, energetically and wholeheartedly pursuing).
  - (2) 为何保罗要他們"做安靜人,辦自己的事,親手做工"?可能是因为有些帖撒羅尼迦人,生活懒散,靠人接濟生活,因为他们以为主再来日子已近,不用作工. *親手做工*指的是劳力作工,帖前后極少提到帖撒羅尼迦教会是有錢人的地方,显示他们大部分信徒都是低下階层之贫困人士.
- 4:12 "叫你們可以向外人行事端正,自己也就沒有什麼缺乏了." 保罗指出自己亲手做工养活的两个原因:
  - (1) 你們这样的生活方式;可赢得外人的尊敬. 教会彼此相爱, 互相接濟固然是好, 但不要让外人有流言说, 你们是佔人便宜, 靠他人养活的 free loader 不良见证.
  - (2) 这些佔人便宜,靠他人养活的人不能独立,自己作工的人,不会把重担加 负他人,自己也就沒有什麼缺乏了.
- VI. 教义上的劝勉: 末世论(4:13-5:11)
  - 1. 复活与被提(4:13-18)

末世论前言:正如上述保罗已暗示,帖撒羅尼迦人对主再来有急不及待的期望,所以他在此说清楚主降临/主再来时活着和死了的人将会如何.希望他们以这些话彼此劝慰(参 2:19, 3:13).这段经文是基督信仰中末世论的重要神学基础,几乎在每一个基督徒葬礼都被引用.当日保罗第一次到访帖撒羅尼迦时可能已提过主再来(Parousia)的议题,他离开后,帖撒羅尼迦人可能产生不同的讨论,引起一些不安,有些人以为已死的人,主再来时不会被提.保罗写这信讲清楚这些误会,另一方面劝戒那些不作工等待主再来的人(上文 3:11).

## 什麼是末世?末日?

1. 末世(Eschaton)

彌賽亞降臨,新時代,天國實現(來一1~2)

特色: 聖靈澆灌(珥二 28~32、徒二 16~21)

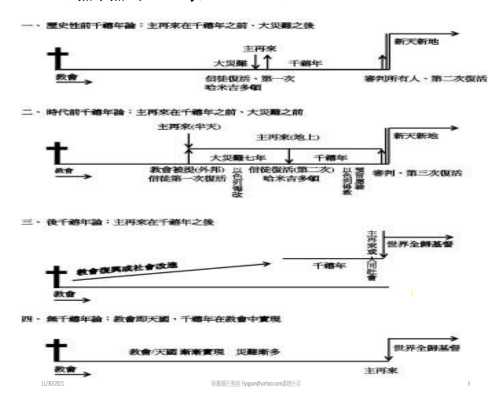
2. 末日(The day of the Lord)

末世終點、主再來(彼後三10~13)

審判的日子(約十二48)

3. 末世與末日的張力

已然未然(Already, Not Yet)



- (I) 個人方面: 人觀 (ANTHROPOLOGY)
  - 1. 靈魂體 (BODY-SOUL-SPIRIT)

A. 三元論 (TRICHOTOMISM)

帖前 5:23, 來 4:12, 林前 2:14-3:4, 15:44

B. 二元論 (DICHOTOMISM)

路 1:46-47; 10:27, 12:4, 23:46, 傳 3:21, 12:7; 太 27:50, 約 19:30, 林前 15:50, 林後 4:11, 5: 8,10

C. 有條件性的一元論 (CONDITIONAL MONISM)

體(BASAR) 創 6:3, 賽 31:3

(SOMA) 林前 7:4, 9:27, 13:3, 羅 12:1,2, 腓 1:20, 3:21

魂(NEPHESH) 創 2:7, 12:5, 46:27, 民 21:4,5

(PSYCHE) 羅 2:9, 13:1, 帖前 2:8, 腓 1:27, 弗 6:6

靈(RUACH) 創 45:27, 撒上 30:12, 王上 10:5

(PNEUMA) 羅 1:9, 8:10,16, 林前 7:34, 加 6:18

- 2. 死亡與復活之間的過渡時期(INTERMEDIATE STATE)
  - A. 人死後繼續有知覺的存在 (CONSCIOUS BEING AFTER DEATH):

林後 5:3-8, 腓 1:20-24, 太 10:28

B. 人是一個整體 (MAN IS A WHOLE PERSON)

來 9:27, 羅 14:8, 林前 15:22

C. 過渡時期是不完全或非正常的: 靈魂體復活才是完全救恩!

林前 15, 林後 1:10, 5:2-4

D. 樂園與陰間

路 16:19-31, 23:43

3. 復活(BODILY RESURRECTION)

林前 15:22

4. 有問題的理論:

A. <u>靈</u>魂睡眠(SOUL SLEEP)?

約 11:11-14, 林前 15: 6, 18, 20, 51 是指死亡

B. 靈魂滅絕? (ANNIHILATIONISM)

提前 6:16, 加 6:8 (是?)

可 9:48, 約 3:36, 10:27,28, 啟 20:10 (否!)

- C. 1. 煉獄(PURGATORY): 是天主教用來描述信徒死後靈魂是人死後自認 為需要反省被洁净的地方(或狀態), 生人为死人祷告可以幫助他们得洁净。
  - (A) 沒有經文根據, 人死后要受审判(來 9:27): 天主教引用次經 II MACC 12:42-45.
  - (B) 因信稱義: 羅 3:21, 4:5, 加 3:1-14, 弗 2:8-9
  - (C) 基督降在陰間傳福音給死人聽? 彼前(1)3:18-20, (2)4:4-6
  - 1) 不信的死人不可以得救:

路 16:19-31, 來 9:27

- 2) (a)耶穌基督雖死,靈性上復活,他的靈在挪亞時代向他同世的人傳道,這些人因在生前不信,死後現在被禁于牢獄,這是在挪亞洪水時所發生,只有八人生還!
- 3) (b1)福音曾向已死的人在生時傳揚. (b2) 福音曾向在靈性死亡的人傳揚.
- 4) 解释彼前 3:18-20
  - D. 代替死人受洗? 林前 15:29
  - 4:13-18 "v13 論到睡了的人,我們不願意弟兄們不知道,恐怕你們憂傷,像那些沒有指望的人一樣. v14 我們若信耶穌死而復活了,那已經在耶穌裡睡了的人,神也必將他們與耶穌一同帶來. v15 我們現在照主的話告訴你們一件事: 我們這活著還存留到主降臨的人,斷不能在那已經睡了的人之先. v16 因為主必親自從天降臨,有呼叫的聲音和天使長的聲音,又有神的號吹響,那在基督裡

死了的人必先復活, v17 以後我們這活著還存留的人必和他們一同被提到雲裡, 在空中與主相遇; 這樣, 我們就要和主永遠同在. v18 所以, 你們當用這些話彼此勸慰."

- Q. 究竟1:10, 2:16, 5:9 所说的审判与神的震怒, 在被提之前或之后发生? 与主再来的已睡圣徒是谁?信徒(在基督台前)的审判在最后大审判之前, 之中或之后? "Parousia"这字直译是 presence(英文)或显现(参林前 16:17"到这里来", 林后 10:10"见面", 腓 2:12"在那里").
- v13 正如上述引言,有些帖撒羅尼迦人为那些已死的人忧伤,恐怕他们在主再来时被丢弃,失了见证主再来荣耀时刻的经历,保罗在此以睡了的人形容已死的圣徒,显然他认为圣徒之死不过是过度和暫时性质(参林前7:39,11:30;15:6,18,20,51;約11:11).基督徒相信(1)复活包括身体和灵魂,在这节经文落实.(2)不是灵魂沉睡(soul sleep),(3)死亡非无意识而是"与主同在"(腓1:23).对 v12 没有指望的非信徒外人,他们没有复活的盼望.对未来有恐惧和失落感,对已亡亲友没有再来见的机会.
- v14 对信徒而言:将来是与主同复活同作王(启 21:4; 林前 15:12, esp. v22, 23) 已死圣徒不单没有失落,反而更好,"那在基督裡死了的人必先復活",主再 来时把他们一同带来,v16"以後我們這活著還存留的人必和他們一同被提到 雲裡,在空中與主相遇";一起经历复活作王,分享与基督在一起的荣耀. 死与睡: 畄意 v14 保罗说"耶穌死而復活",信徒是"在耶穌裡*睡*了的人".

"睡眠"(koimaomai)在新约中被使用了 18 次. 只有三次(太 28:13; 路 22:45 和徒 12:6)被用作自然睡眠的常规含义. 所有其他 15 次(太 27:52; 约 11:11, 11, 12; 徒 7:60, 13:36; 林前 7:39, 11:30, 15:6, 15:18, 15:20, 15:51; 帖前 4:13, 4:14, 4:15; 和彼后 3:4)它被用来表示死亡. 这个意思在林前 7:39中尤为明显,当时保罗提到如果妇女的丈夫 koimao,她有再婚的自由,以及当保罗谈论那些在他写林前 15:6 时已睡(死去)的目睹基督复活身体的见证人,以及林前 15:51 已睡(死)的人复活时身体的变化. 在 LXX 的历史叙述中,这词

的一个异体 ekoimethe 也被用来表示光荣的死亡,指的是以色列和犹大的国王"与他们的列祖同睡"时的死亡(在王下和 C代 F中有 36 次). 在犹太天启文学中也有类似的死亡是睡眠的思想. 当时的希腊学者 Lucretius 和 Plutarch 也很明显地使用睡眠来表示死亡. 保罗委婉地提到死亡,是在沿用当代安慰信的风格.

i.e. 耶穌*死*,信徒*睡*. 因为耶穌基督的*死*,信徒不致于死而是*睡*. 耶穌的*死* 承担了罪的工价(罗6:23),在新约中提到信徒今生的死亡,不说死而都说*睡*, 提到耶穌基督的*死*,卻不说*睡*而都说*死*.

我們信(1) 耶穌基督的死而复活, (2) "在耶穌裡*睡*了的人", 他们在末日也复活, 主再来时把他们一同带来, 所以他们现在的死不过是*睡*而已.

帖撒羅尼迦人对复活这回事没有怀疑,他们的问题是肉体死了的亲友,在复活时的下落为何. 保罗在此向他们确定, 死了信徒在主再来时, 会与祂同来.

v15 这节谈到在末日时未死的信徒会如何, 是预言未来.

"照主的話":保罗下面的话並没有记载在福音中,这情况並不希奇,因为约翰也说(约20:30,21:25):"耶稣在门徒面前另外行了许多神迹,没有记在这书上","耶穌所行的事還有許多,若是一一地都寫出來,我想,所寫的書就是世界也容不下了."也有人以为这些话是耶穌基督亲自单独向保罗启示的.

"我們這活著還存留到主降臨的人": 保罗似乎认为主降臨的的时刻就在目前在他未死之前就会发生,不过在其中他也涉猎到活着和死了的信徒的情况. 显然保罗並不知道神的时间表(参 5:2 "因為你們自己明明曉得,主的日子來到好像夜間的賊一樣.")

"我們這活著還存留到主降臨的人,*斷不能*在那已經睡了的人之先":这里是有关复活的次序:已經睡了的人先复活,然后活着的人改变(transformed)成为复活的形体(参林前 15:20, 51-53). 但保罗强调活着的人*斷不能*先于已經睡了的人复活.

- v16,17 这二节用"必然"三次,保罗用積極的语态,强调预言未来必发生之事:
  - (1)" v16 因為主必親自從天降臨,有呼叫的聲音和天使長的聲音,又有神的號

吹響,(2)那在基督裡死了的人必先復活,(3)v17以後我們這活著還存留的人 必和他們一同被提到雲裡,在空中與主相遇;這樣,我們就要和主永遠同 在."

被提(Rapture 拉丁文 forcefully snatched up)14X in NT, (太 11:12, 12:29, 13:19; 约 6:15, 10:12, 10:28, 10:29, 徒 8:39, 23:10; 林后 12:2, 12:4; 帖前 4:17; 犹 23, 启 12:5. 它的词根 harpago 的意思是抓铁,拖拽,釣钩,可以用来拉起掉在井里的水桶.在战争中,钩铁被扔向敌人的船只,可以抓住船索,然后用来将船只拖到可以触及的范围内,以便登船或摧毁它.保罗在1:17 用这个词来表示"被强行带走". 4:17 与 林后 12:2,12:4 可能讲述了他自己被带到天堂的经历.路加在使徒行传 8 章 39 用了类似的词,当时腓力被主的灵"提"起来,再也看不见了.同样,在启示录中,女人所生的孩子被"提到"到神的宝座前,以保护她免受龙的攻击.它可能具有选择性地强行"拉出"某人的含义.

天上发生(神所做)之事: (a) "主必親自從天降臨", (b) "有*呼叫的聲音*和*天使長的聲音*, (神的不同声音)", (c) "又有*神的號吹響"*.

## 0. 上述三種声音是一样的或是不同?

呼叫的聲音: keleuma 英文直绎是 loud command, 显然是会有命令 authority 的聲音, 字源出自驾马车之人向马的嘶喝, 或猎人向猎狗的呼喝. 这儿发声的主人是基督.

天使長的聲音: 天使長是指那一位? 米迦勒(Michael)或加百列(Gabriel), 这里没有冠词(article), 所以並非专称. 犹大书比较显明地指出天使长是米迦勒.

神的號: 参太 24:31 也提到号角声.

v17 保罗比较太 24:30-31 与帖前 4:15-17 记载的异同:

|   | 太 24:30-31 | 帖前 4:15-17 |
|---|------------|------------|
| 1 | 人子驾云而来     | 信徒在云中      |

| 2 | 天使召集被揀选者 | 人子亲自召集信徒  |
|---|----------|-----------|
| 3 | 没有提及复活   | 提及复活      |
| 4 | 没有提及次序   | 主要题目是复活次序 |

参末世论图表有关事情发生的次序. 重点是已經睡了的信徒, 必先复活, 然后活着的信徒被提, 二者空中与主相遇, 这是与基督与亲友重聚(reunion)的时刻.

*雲裡,空中*通常用作形容神显现的景象.

那时我们与主永远同在.

v18 彼此勸慰(encourage),说明神能胜过死亡,无论生与死都不能超越神的大能大力,所以我们要如此彼此勸慰.