**撒母耳記上 第8章 以色列人求立王**

**引題：**分享自己遇到師長的責罵或不公平的對待，或被人輕視、侮辱時的心情與態度。

**前言：**以色列族從來是神權政治之國，有神直接管理他們。所有先知、士師皆是神的僕人，在神旨意中，施行神的政治。無奈當撒母耳年老時，百姓想要仿效列國，就要求立王。神雖不歡喜人立王，但他待人從不用强迫手段，所以就允許百姓的要求。

**分段：**一. 百姓要求立王與撒母耳的作為（8:1-9）

二. 世上君主政權的內容（8:10-18）

 三. 神應允以色列人立王（8:19-22）

**一. 百姓要求立王與撒母耳的作為 （8:1-9）**

**【觀察問題】**

1.撒母耳為何會立自己的兒子為士師？

2.以色列長老要求立王的原因有哪些？

3.聽到百姓的要求，撒母耳如何處理？ 神如何的回應？

**歷史背景：**

約書亞帶領以色列百姓進入迦南地，他們面對不斷的征戰，但許多支派沒有把迦南地居民趕出去，於是就住在他們中間（士1:27-34）。約書亞與那世代的人死了，後來的世代興起，不知道耶和華為以色列人所行的大事，以色列人行耶和華眼中看為惡的事，去事奉巴力和亞斯她錄。耶和華怒氣發作，將他們交付四圍仇敵的手中，使他們不斷的征戰。耶和華興起士師，士師拯救他們脫離仇敵的手，國中太平（士2:6-23）。一旦士師死了，他們繼續行耶和華眼中看為惡的事，直到士師時代的末期，以色列中沒有王，各人任意而行。（士17:6，21:25）

**古代近東的君王：**古代君王的勢力和權柄幾乎沒有限度，並且經常聲言其統治有神明的支 持。古代居民相信王權自天而降，君王的功用是作為神聖統治者的副攝政者，維持社會秩序和正義是其職責，神托他照管百姓和國土。古代近東各處的君王同時都是軍事領袖，他們保護拯救百姓，並且攻取新的領土。擴張領土不但能夠帶來更多的自然資源和商道，更為國庫帶來掠物，為國家帶來奴隸勞工，兩者都能減輕百姓和國家的負擔。

8:1 此時撒母耳大概65歲，算是老年人，距米斯巴的勝利已有20年。他立兒子作士師，這與撒上7:15上文下理的呼應，當撒母耳到了不再能巡行全國各地的年紀時，他就指定他的兒子們作助手，把他們安置在別示巴，他們從未憑本身的頭銜秉政。**士師：**每一個士師都是由神所任命的。士師的原意是“審判者”，不過他們往往是在以色列人遭遇外族欺凌時的拯救（士3:9）。

8:2 **約珥：**字義是「耶和華是神」。**亞比亞：**字義是「耶和華是父親」，表示撒母耳一直樂於侍奉神，不顧全國性的偶像崇拜。**别是巴：**位於以色列地的南端，在耶路撒冷以南48英里（77公里），屬於猶大區域最南端的城鎮之一。

8:3 律法嚴禁收受賄賂，民間訴訟應依法審理（出23:8；申16:19）。撒母耳二子的行為與父親有如天壤之別（3:19；7:15），實在不是承接士師職位的理想人選，給了以色列長老要求立王的機會。

8:4-5 **長老：**古代以色列人的宗教和行政領袖（出3:16），是處於權威職位的成年人。各支派長老組成以色列的政治基礎，撒母耳在各地用負責任的領袖們把各支派組織起來， 按照習慣來處理百姓間的糾紛。**以色列的長老都：**表示這是「全國性的運動」，而非少數人的意見。

要求立王的原因：1.撒母耳年事已高；2.他的兩個兒子缺乏領導能力而且貪污枉法；3.百姓羡慕鄰國的君主政體；4.他們厭棄神的領導（8:7）。

8:6 **撒母耳不喜悅：**原文是「撒母耳眼中看為壞事」。撒母耳雖然不喜歡立王的事情，但是他並沒有直接反對，而是先向神禱告，以神的決定為決定。

8:7-9 以色列人異口同聲的要求將得到神的允許，這點說明了兩次（7,9節）。耶和華對祂的百姓有祂的理想與計畫，但在這遠離理想的現實世界中，祂却修正了祂的旨意，並且默許以色列人設立一位君王。撒母耳感覺自己被人厭棄了，但這基本上是因為他是被人等同於耶和華。神直接指出，是百姓的犯罪，如出埃及時，拒絕順服耶和華的治理與帶領。他們向撒母耳提出要求，要依照異教鄰國的政府形式，這才是神不喜悅的原因。神准許他們立王，是容許他們自由意志的選擇，王權統治事實上是有利有弊的。

**【問題】早在摩西時代，神已立下王者的規範（申17:14-20），為什麼這時候又表示不悅， 卻要定以色列人有罪呢？**

參考答案：聖經顯示出神從最初的時候，就有意為他的子民設立一個王權統治的政府。他甚至向亞伯拉罕應許：「國度從你而立，君王從你而出。」（創17:6）神更頒下諭令，那被揀選的王族，會出自猶大：「圭必不離猶大，杖必不離他兩腳之間，直等細羅來到」 （創49:10）。而且，在摩西時代，神已立下王者的規範（參 申17:14-20），是要以這位神權統治的王，遵行立下的原則，特別是避免過分的積聚財富、馬匹及妃嬪。但他們向撒母耳提出要求，要依照異教鄰國的政府形式，這才是神不喜悅的原因。他們的動機是與其他國家看齊，而不是謹守神所頒下的聖潔而全備的法規，這些法規就是摩西記載於五經中的法典。以色列人把神的律法撇棄在一旁，認為這些法規不足以滿足他們的需要。反之，更走向敬拜別神的異教國家的墮落地步。

**【問題】撒母耳和以利對兒子所犯的罪，有何共通點？這對身為父母的基督徒有何警惕？**

**二. 世上君主政權的內容（8:10-18）**

【觀察】外邦鄰國的君主政權內容對以色列有何缺失與綑綁？

8:11-13 **王必這樣行：**原文是「這個成為君王的公平」。王的決定要被接受為法定約束力的，如果他感到在完成他的職責時需要協助，那麼不管是民事還是軍事義務，他都有權利徵募，年輕男女都會被徵召服役。**製造香膏：**“用香料作膏油”的人。撒母耳還可能提到的事實是他們中有許多人的女兒都會作為妃嬪進入王的後宮（王上11:3）。

8:14 **他的臣僕：**王對他的臣民握有生死之權，並且在近東的大多數國家中，百姓主要是為了國王的利益存在，王可以任意待他們。百姓不僅要供應王室的需要，還要供給他財物，使他的親信富足，無論是他的妻妾還是民事、軍事官員。

8:15 **十分之一：**君王所拿取的稅金跟以色列人繳交給神的十一奉獻相當。**太監：**是來自亞述的外來語，意思是「為了職務緣故被閹割的官員」。

8:18 由於以色列人故意任性拒絕神，所以神不回答。這與上下文是完全和諧一致的，因為撒8:7肯定了這不是神的計畫，而是以色列領袖們的計畫。神更提醒以色列人，有君王統治，他們的政府將會面臨新的巨大改變。在這些獨裁君主治理下，以色列人便失去自由，更被君王所頒下的各項律令轄制。神要撒母耳向百姓警告，人立君主政權可能引致的惡果：苛捐雜稅、服苦徭役、強徵入伍，財產充公及剝奪自由。這些警告不久在所羅門統治的時候就開始應驗了（參 王上4:21-28; 5:13-18; 12:1-15）。

**【問題】撒母耳已經按照神的指示將立君主政體的惡果警告百姓，為何百姓仍堅持要立王治理他們？他們真正的錯誤是什麼？**

參考答案：以色列的領袖堅信他們需要政治元首，有統治眾支派的中央權柄，有常備軍隊供他指揮。他們原是處在支派鬆散、組織零散的景況，他們認為這種支派聯盟的組織，使他們在軍事上處於不利的境地。如果有君王率領受過訓練的常備軍，才能夠挽回劣勢，保障國土。他們並未經歷到君王統治的不自由與剝奪，且將國家的問題視作政治問題，因此亦尋求政治解答。撒母耳試圖給他們澄清的，是他們的問題不是政治而是屬靈的問題。沒有屬靈的答案，單有政治的答案是不能解決問題的。當以色列再三尋求耶和華的忠告時，祂就奇蹟般地保護他們脫離了敵人的攻擊（見撒上7:10；書10:11等等）。但是，長老們拒絕神作神權政治至高無上的主，卻選擇一種世襲君主制，他們錯誤地把自己的軍事失敗和受壓迫時期歸結於政府的形式而不是他們自己的邪惡行徑。

**三. 神應允以色列人立王（8:19-22）**

8:19 **竟不肯聽：**原文是「拒絕聽從」。

8:20 **統領我們，為我們爭戰：**這本來是耶和華的工作，現在百姓希望王來執行。（參 申20:1-4，出14:14）。此時，以色列人正面臨亞捫人入侵的威脅（參12:12）。

8:22 當神要撒母耳讓步時，已經註定撒母耳的時代過去，等待一個新王來統治以色人了。

以色列人要求立王的態度（即在錯誤的時間和出於不正確的動機），並不符合神指示他們的心意。但神容許這事發生，因為那是在祂寬大的旨意之內。神憑自己的主權，甚至容許人行惡事來成就祂的計畫（比較創50:20；徒2:23）。

**【應用】思想我們所處的環境，常有不信主的家人、親戚、朋友、同事，他們的處世原則是否常影響我們？身為基督徒的我們，該如何面對這些挑戰？**

**結語：**以色列歷史顯明，儘管神常常允許以色列人自食其果，但神從未丟棄他們。神允許以色列長老自由地做出這種錯誤的抉擇，然而祂仍顯出恩典與慈愛，賜給以色列一位偉大的君王（大衛）與先知做隨時的提醒與責備。神總是與他們同在，準備好要幫助他們。最終，神與大衛立下了「大衛之約」—你的家和你的國必在我面前永遠堅立，你的國位也必堅定，直到永遠（撒下7:16）。不僅賜給以色列彌賽亞的盼望，更賜給全人類永恆的救恩與永生的盼望。「凡接待他的，就是信他名的人，他就賜他們權柄，作神的兒女。」（約1:12）。

**詩歌：耶和華坐著為王** （讚美之泉：單單只為你）

耶和華坐著為王，洪水泛濫的時候，耶和華坐著為王，直到永遠。

耶和華坐著為王，狂風巨浪的時候，耶和華坐著為王，直到永遠。

耶和華超乎萬民之上，你的榮耀高過諸天，我讚美你 主耶和華，唯有你，你的名被尊崇。

耶和華超乎萬民之上，你的榮耀高過諸天，我讚美你 主耶和華，你的榮耀充滿在天地之上。

耶和華必賜力量，耶和華必賜平安，我從深處求告你，你聆聽。

耶和華必賜力量，耶和華必賜平安，因你豐盛的救恩，我仰望你。