**《马可福音》查经聚会之十二：马可福音 10:1-31 - 组长版**

**诗歌：**全然向你

**祷告**：

**破冰问题**：1、你觉得什么样的婚姻是幸福的？

 2、什么东西最让你放不下？为什么？

**复习：**请哪一位告诉我们上次学到什么功课？（在主耶稣预言他要受死复活后，他先带领彼得、雅各、约翰到山上，让他们看见他荣耀的形象，以及摩西与以利亚的同处，并有天父从天而来的见证，为了使他们坚信他就是弥赛亚，要听从他，胜过听从摩西与以利亚。接著他顯示他的國降臨的記號，他用一句话就把鬼赶出去，那么未来撒但要利用犹大来出卖主耶稣，那就不是意外，而是在主耶稣的主权计画之下，意料之中的事。接著9章32到50节，他纠正门徒们从犹太教领袖学来神国里错误的价值观，包括尊荣和圣洁，并且指示神国肢体相处之道。）

**读经**：可10：1-31

**背景介绍与名词解释**：

从8:31-10：52耶稣走向耶路撒冷，此间开始三次的受难预言和宣告，以及门徒对此的回应和耶稣的回应。

默读：請大家再默读一遍。读完后，要请一两位，概括这段經文的内容（组长不须评判。就说**那么我们来看这段内容是否如此**）

**观察与解释：**

第1-12节 论离婚

1. 从1到12节中故事的焦点是什么（关于人能否离婚）是发生在什么地方？（v1耶稣关于离婚的教导是发生在犹大的境界约旦河东）由谁引起的？（V2是由法利赛人引起的）他们为何要问这个问题？（V2为了试探耶稣。法利赛人可能想把耶稣卷入希律安提帕和他不合法的妻子的争辩中）
2. 摩西的吩咐是什么意思？（根据申命记廿四章1节，摩西提到「休妻」的事，是要遇有不合理的事，才能给休书。给休书是表示休妻要有凭据，不得随便乱来，原先是为了保护妇女；「不合理的事」是指什么，不同的犹太律法学派有分歧的看法，他们就是以此分歧来试探耶稣。）
3. 耶稣如何诠释摩西的吩咐？耶稣认为人不可以离婚的原因是什么？（v6-9耶稣一如既往，没有按传统来争辩，而是揭示圣经的真正意义，回到上帝创造的秩序上。婚姻的本质，一夫一妻制是上帝在起初创造中所订下来的秩序，具有上帝的权威。夫妻不再是两个人，乃是一体的了。上帝配合的，人不可分开。耶稣对休妻，基本持否定态度，见v11-12.）
4. 根据耶稣的教导，基督徒的婚恋观是怎么样的？（基督徒的婚恋应该是一男一女，一夫一妻，一生一世，建立以基督为中心的家庭，婚姻也是为了荣耀神）
5. 如果上帝不希望人离婚，为什么摩西同意以色列人写休书离婚呢？（v4耶稣的回答是：摩西因为你们的心硬，所以许你们休妻，但起初神的本意并不是这样。）
6. 从耶稣在11-12节中的回答，猜猜门徒“到了屋里”后问的什么问题？（V10-12似乎是休妻后可否再婚问题）单看这两节离婚是不是在任何情况下都绝对不可的？（若是圣经其他地方没有说，那么答案是“是的”。然而马太5:32，19:9；林前7:15，7:39都论到离婚，那麽就必须综合来看：马太里主耶稣论到若是配偶奸淫，那麼就构成合法离婚的条件。既然允許，就是可以再婚。有些宗派，也包括天主教，堅持只有配偶過世才可再婚。林前论到配偶若不是主里肢体，坚持要离开，那麽就让他离开；還有配偶過世，也构成婚姻事实上解除。所以这是不可离婚的三个例外。）那麽主耶稣引用创世记的用意是什麽？（即使构成合法离婚的条件，神并未说人就必须离婚，而只是允许。因为神造男造女是有用意的，为了生养众多，就是有神形象的人，遍满地面，并治理这地，就是制服这地，让人们藉着神的形象看见神在掌权，也就是行大使命来荣耀神。因此人还是要尽量挽回婚姻。）这些例外是各个不同？还是都有关联？（表面看各个不同，实际上都有关联，并且一致。行淫乱属於死罪，人不信也形同死人，都像丧偶。然而这一致性并不代表是原则，人不可以随己意无限扩大离婚的许可范围。）
7. 在这个婚姻观混乱的世代，一般人对婚姻的看法是什么？与圣经的看法根本区别在哪里？（根本区别在于婚姻是出自人的想法，还是上帝的设计？从v6-9节中，看到婚姻的本质。）
8. 你对婚姻的看法是什么？你愿意实践耶稣对婚姻的教导，过圣洁合乎圣经的婚姻生活吗？

**第13-16节 耶稣与小孩子**

1. 在13到16节中，门徒为什么责备人？（V13因为有人带小孩来见耶稣，要耶稣摸他们（太19:13为他们按手祷告），门徒在这里是设法保护他们的主，免得祂受到不必要的干扰，所以责备那些人）你觉得门徒做的合理吗？为什么？
2. 耶稣和门徒的反应有何不同？（门徒责备那些人，耶稣却责备门徒）耶稣的态度和回应是什么？（V14恼怒门徒，耶稣的回应是V14、15、16 1.命令：让小孩子到我这里来，不要禁止他们。2.解释原因：因为在天国的正是这样的人。3.行动：为这些孩子按手祷告祝福。）为孩子祝福重要吗？（今天神乐意借着我们成为儿女的祝福。因此父母自己先敬虔，被圣灵掌管，而不是炫耀自己敬虔；要专心养育孩子，这都是圣经已经告诉我们的事。而不是推卸责任，好像求神祝福了，我们作父母的就可以不须行动就高枕无忧。）
3. 在13到16节, 耶稣为何恼怒呢？（门徒拦阻小孩子到耶稣跟前来）在哪些方面我是否也有拦阻人认识耶稣基督的危险？
4. 第14节中“在上帝的国的，正是这样的人”是说天国里都是些小孩子吗？应该如何理解呢？（天国里的人，不都是些小孩子，而上帝的国是由那些同有这些孩子之特质的人所组成的。小孩子比较无助、软弱，有事情就找爸爸妈妈帮忙，耶稣是用小孩子这个特点来比喻天国里的每一个人都是信靠、依赖上帝的人。）
5. 第15节「承受神国……像小孩子」，这话是什么意思呢？为什么这是如此必要呢？比较太18：2-4。（“承受神国”的意思并不是被动的收到神国这个大礼物，而是接受神国的福音，福音的奥秘与神国的掌管。小孩子的表现是单纯信靠，孩子的信靠，对于他所爱之人诚实的信心。若要进入祂的国，也都必须变成小孩子的样式）
6. 在我们的信仰中，如何能对神有孩子般的信靠呢？

**第17-31节 少年财主**

1. 耶稣出来行路的时候，有一个人来见耶稣，经文如何描述此人行动？（V17跑来又跪下：在古代跑被认为是不端庄的行为。 跪在陌生人面前，表示放下自己的尊严和身份。）他向耶稣求什么？(V17“良善的夫子，我当作什么才能承受永生？” 他很关注得永生的问题，为此来找耶稣。)
2. 这是一个怎么样的人呢？（年轻（太十九20），产业很多（可十22），是一个“官”（路十八18）。遵守律法，道德高尚(20)。很多时候我们梦想着成为这样的人）
3. 如果只有一位是善的，那么其他所有人是怎样的？（如果只有一位是善的，那么除了善的一位之外，其他所有人是不是良善的。没有一个人靠着自己的行为可以达到真正的良善）谁是善的那一位？（因为旧约已经告诉我们“神本为善”（詩100:5），耶稣在这里将良善的意义绝对化，即“完全”，重新让这位年轻人思想，耶稣是谁？耶稣是那位全善的上帝）
4. 耶稣提到了哪几条诫命？（V19 耶稣列举了6条诫命）少年人对此的回答是什么？（我从小就遵守了。 他满怀诚意地直言他过着一个良心无愧的生活，也可见少年人对上帝的诫命理解的相当肤浅）
5. 耶稣如何回应他？(V21“看着他，就愛他”。太19：16-30及路18：18-30也记载了这件事，而马可福音是唯一提到说：耶稣爱他。这里的“爱”不是因为少年人说自己做的很多、很好，耶稣就喜欢。而是有“怜爱，怜惜”的意思) 耶稣说他还缺少什么？(V21去变卖所有的，分给穷人……还要来跟从我！主耶穌知道這年輕人至少在這件事上沒有作到。**)**
6. 跟随耶稣都要变卖所有吗？(V21 耶稣用四个命令语态的动词：去、变卖、分、跟从，构成这人缺少的一件：生命核心的信念和次序。 上帝没有让每个跟随耶稣的人，都变卖所有。但每个跟随耶稣的人，都要尽心尽性尽意尽力爱上帝；若是主要求，就愿意舍弃一切，来跟随主。在这里，耶稣以这个命令挑战财主生命的问题)
7. 听了耶稣的话，这少年财主有何反应？(v22 变色、忧愁、离去。)为何如此？ (产业太多)他希望得到永生，神也愿意人得永生，为什么他却失望而去？（对于这个少年财主，产业是其割舍不下的拥有，是其生命的优先选项。而耶稣要求跟随他的人，把上帝放在第一位，不是在人拥有的上面锦上添花，而是背起十字架来跟随主。愿意付任何代价顺服主，不如此不可能跟上帝建立真正的关系。）在我的生活中，有什么事阻碍我与神的关系？
8. 耶稣对少年人的要求，是如何显明他无法遵守诫命的？（耶稣要求他变卖所有的分给穷人并且跟从自己，少年人在这个要求面前就知道，他其实并没有爱上帝超过爱钱财。这表明了他其实违反了爱上帝这最大的诫命）
9. 耶稣在这里所讲的，与因信称义的真理矛盾吗？为什么？（耶稣所讲的与因信称义的真理不矛盾。他是针对人以为能够靠遵行律法而进入永生的误解而发的，事实上，他的挑战，显示出无法完全遵行律法而得永生。）
10. 为什么有钱财的人进上帝的国比一般人更困难？（V23因为“进入上帝的国”意味着放下对自己所拥有的主权，愿意明白所有一切都是上帝的，我们只是管家。因为人在富裕的时候，容易依靠钱财，而不能够像小孩子依靠父母一样依靠上帝，所以他们进上帝的国是难的。）
11. 门徒“稀奇”耶稣的话，这里稀奇不仅表示讶异动作或表情，而是“不能置信、震惊、困惑，甚至害怕”。为什么门徒会有这种反应？（V24 因为在犹太人的传统观念中，财富是上帝赐福的记号，故财主应该是理想的天国成员才是！何况他们还以为天国既然已经降临，他们必将成为大富大贵。因此主耶稣又说了一次，为了打破他们熟悉的信念和安全感。）
12. 为什么耶稣会说骆驼穿过针的眼？（V25「早期的见解，认为‘针的眼’是城墙上的一个旁门或暗道，这似乎不是有力的证据」。这节经文最好是理解为完全不可能的一种生动的描绘。（见丁道尔圣经注释，马可福音）。耶稣采用夸张的手法表示事情不是困难而是不可能，比如“太阳从西边出来”）
13. 门徒对耶稣关于“针眼”的论述的回应是什么意思？比前面有何异同？（v26，这次是分外的希奇，因为他们以为如果蒙神祝福的富人都难进天国，那么贫穷的他们岂不是更没有希望了？）人如何才能够进入天国呢？（不再依靠钱财或其他自以为可依靠的，而是单单依靠上帝的恩典，依靠上帝。唯有在上帝的恩典中，财主和其他人才能够进入天国。）
14. “在人不能…..在上帝凡事都能”指什么事？ （指得救。在人不能：按着人的悖逆本性，得救和成为门徒是不可能的。没有任何条件、公式或企划可以保证人得救或承受永生。在上帝凡事都能：得救/进入上帝的国度，始于上帝的介入，也惟独上帝的恩典，（V15）只有人像小孩子一样相信、接受、认同上帝掌权，否则只能“忧愁离去。”）神凡事都能，是不是包括任何事？（凡事只包括合他心意的事。神不会做违背他的属性的事。）
15. 彼得这里为什么特别指出他和门徒们所做的舍弃？（或许他在夸耀他们的舍弃，提醒主想到他们比那个少年财主更好；或许是想要知道舍弃跟随的结果。但下文耶稣却针对他的陈述作了回应。）彼得是否真的已经撇下一切跟随主了吗？（彼得在当时肯定还没有撇下一切跟随主，因为他还做着当官的梦。因为41节中他也在“恼怒雅各、约翰”的十个门徒当中。）
16. 耶稣说人为了什么舍弃才具意义？（V29为了耶稣和福音）这对我们的生命有什么提醒？（跟随、撇下的焦点不在于舍弃和牺牲，乃在于为耶稣和福音的目标。）
17. 你信主/服侍的动机是什么？如果是为了耶稣和福音，我们该如何调整自己？
18. 为耶稣撇下一切的人，将承受怎样的应许？（v29、30必要得着百倍，并且承受永生。还有一个我们容易忽略的，就是受逼迫。受逼迫也是对跟随基督的人的应许）
19. 在你的生命中，有没有什么心爱的事物，拦阻你跟从上帝呢？你如何面对及处置呢？
20. 第31节“在前”与“在后”是指什么？（这里包括好几种看法：1. 最简单的解释“前面”是指前面那少年的官，他今世富足、地位尊贵，但是在来世却是被赶出去的。“在后”是舍弃一切跟随主的门徒，他们来世在神国里却是富足、尊贵。2. 以此类推，那么在前的也可以指以色列人的领袖，他们现在审判在后的十二使徒。但是在未来神国彰显时，却完全相反。若是我们参考马太19:28，这似乎补充了马可未记载的细节，所以这可能是最好的解释 。3.再推广，那么在前是犹太人挂名神的子民，在后是重生得救的外邦人。我们若是看马太20:16，是第二次说在前与在后，这是马太19：28-30第一次说在前在后的推广，只是马可在此没有记载。4.也有人认为这是指有些跑在前面的，先在上帝的国里的人，自以为为主做了很多工作会得到更多的奖赏，却可能比后进天国的人得到更少的奖赏，这强调奖赏和祝福都是上帝的恩典，而非功劳挣来的。这是根据马太20:1-16里比喻字面的解释，尽管没有错，但可能失去了这段的精意，我们可说这是一种应用。）

**归纳与应用：**

1. 本周探访一对夫妻或为一对夫妻祷告。
2. 人如何能够进入永生，并且上帝的赏赐和祝福？（人能够进入永生，并且得到上帝的赏赐和祝福，都完全在于上帝的恩典，而非挣得的。人能做的，就是渴慕追求真道，接受耶稣在生命中作主，单单仰望上帝的怜悯，顺服神的带领。）
3. 基督徒对于钱财的态度应该是什么？（参考箴1：19，3：9-10，10：22，13：11，23：5；提前6：6-10，17；太6：19-21。这是一个很大、很丰富的题目。值得做专题讨论。）
4. 我可以在哪方面节省开支，用于奉献给上帝的教会或帮助穷人？
5. 这个星期我可以从哪一件事开始实践今天学到的功课？
6. 这个礼拜我们可以如何彼此代祷？（分3-4人的小组，为彼此祷告）